
Asociación Cultural Abrigaño

Por una salida 
descolonial 

para castilla



Por una salida descolonial para Castilla
Abrigaño - Grupo de Estudios Castellanos

Edita: Abrigaño - Grupo de Estudios Castellanos
Valladolid, 2022
abrigano.com
abriganno@riseup.net

Depósito Legal: VA 394-2022



Índice

Introducción ..............................................................3

Por una salida descolonial para Castilla .............5

1



2
A

so
ci

a
ci

ó
n 

A
b

rig
a

ño

Cartel con el programa del I Seminario de Pensamiento Descolonial y 
Estudios Castellanos



3
P

o
r una

 sa
lid

a
 d

esco
lo

nia
l p

a
ra

 C
a

stilla

Introducción
Asociación Cultural Abrigaño

La ponencia que publicamos ahora se presento en el I Seminario de Pensamiento 
Descolonial y Estudios Castellanos que organizó Abrigaño. Resulta necesario 
atender a su contexto.

El Seminario y Abrigaño nacen a la vez, como resultado de años de 
conversaciones dispersas e inconclusas entre varios grupos de militantes en torno 
a la cuestión del territorio en Castilla y con la resaca de octubre de 2017, en el 
que cada barrio se engalanó de banderas de España como respuesta a la apuesta 
catalana por la autodeteminación. La propuesta del Seminario permitía desbloquear 
esas conversaciones: suponía un ejercicio teórico nuevo al aproximarnos a la teoría 
descolonial y a la vez, el estreno público de el nuevo espacio: Abrigaño.

El Seminario se organizó pensando en mayo de 2020, cuando todo se torció. 
Con buen criterio se decició desplazar el seminario unos meses para poder conseguir 
hacer presencial lo máximo posible y no quedarnos en el formato totalmente 
digital, con lo que nos pusimos en octubre. La segunda ola estallaba mientras 
celebrábamos el seminario, y también las medidas para su contención: la segunda 
semana de seminario volvieron los “cierres perimetrales” que “impedian” cambiar 
de municipio. Poco después llegarían los toques de queda.

La ponencia que ahora publicamos se defendió en la jornada de Valladolid, 
que sí pudo ser presencial gracias a la colaboración de la Federación Local de CGT 
Valladolid. Aun con un aforo excesivamente limitado y con un esfuerzo importante 
por poder emitir en directo toda la jornada, el interés despertado nos indicó que la 
propuesta tenía buena recepción. Todo ello a pesar de la dificultad de expresar una 
propuesta espinosa y de elevada complejidad teórica, que se sale de las consignas 
habituales del nacionalismo de izquierda y de, en general, los marcos teóricos de la 
izquierda europea.



4
A

so
ci

a
ci

ó
n 

A
b

rig
a

ño



5
P

o
r una

 sa
lid

a
 d

esco
lo

nia
l p

a
ra

 C
a

stilla

Por una salida descolonial 
para Castilla
Abrigaño - grupo de estudios castellanos

Este I Seminario de Pensamiento Descolonial y Estudios Castellanos intenta 
recibir el pensamiento descolonial no sólo como una reinterpretación de sucesos 
que se dan en la historia, sino también como un conjunto de herramientas teóricas 
con las que comprender un lugar  concreto en el mundo. En tal situación, hacer 
interactuar lo castellano con la cuestión descolonial obliga de inmediato a remitirnos 
al polo opuesto: el sistema colonial que lo envuelve. Plantear vías de salida a dicho 
sistema significa estudiar su forma, lo que  antepone noción de Imperio.

ESPAÑA COMO IDEA DE IMPERIO

A priori, podríamos asumir que es indiscutible que hubo en el pasado un 
Imperio Español. Del mismo modo, es cultura general que ese Imperio entró en 
decadencia y se acabó convertido en el Estado Español, con su monarquía y su 
territorio limitado a sus fronteras actuales. Desde esta concepción, el imperialismo 
habría acabado con el final de este Imperio y con la separación del cuerpo político 
español de las posesiones coloniales y los protectorados, esto es, con la desafección 
de estos territorios en el siglo XX. Estaríamos entonces en una nueva situación 
post-imperial, en la que el anhelo de un imperialismo español sería una suerte 
de retorno, de reacción, de nostalgia sociológica. El problema de esta perspectiva 
es que deja huérfana la Idea de España. ¿qué es España sin su Imperio?¿Es una 
nación moderna?¿Es una ficción, un mito, un simple relato? La postura que se va a 
defender, ni el imperalismo ha desaparecido ni España puede entenderse sin dicho 
imperialismo.

Una incursión en el imperialismo desde la lectura que nos ofrece Edward Said 
en Cultura e Imperialismo, tenemos en primer lugar que asumir la diferenciación 
entre imperialismo y colonialismo1 que permite pensar el imperialismo como 
una relación entre dos partes –centro metropolitano y territorio distante- a través 
mediaciones culturales además de las estrictamente económicas o políticas. 

Esto indica que el imperialismo conlleva una subjetividad que media entre 

1	 	  “Usaré el término «imperialismo» como definición de la práctica, la teoría y las actitudes 
de un centro metropolitano dominante que rige un territorio distante; «colonialismo» —casi 
siempre consecuencia del imperialismo—, como la implantación de asentamientos en esos 
territorios distantes. […]En  nuestra época,  el  colonialismo  directo  está  ya  ampliamente  
perimido;  en cambio, el imperialismo persiste en uno de sus ámbitos de siempre, en  una  suerte  
de  esfera  general  cultural,  así  como  en  prácticas sociales específicas, políticas, ideológicas y 
económicas.”( Said, E. (2018) Imperialismo y cultura. Debate, p.50)



6
A

so
ci

a
ci

ó
n 

A
b

rig
a

ño

las relaciones sociales de aquellos pueblos inmersos en procesos imperiales. En 
nuestro caso, tenemos que acercarnos al concepto de España y ponerlo en relación 
con la noción de Imperio. Para ello, vamos a abordar la propia Idea de España. Esto 
con independencia de la forma particular que pueda adoptar la institucionalidad 
de las élites españolas cada siglo o de las concepciones del nacionalismo español. 
Más adelante se incardinará la Idea de España en su materialidad institucional, 
social y política, pero este primer abordaje tenemos que hacer un recorrido doble 
sobre lo español: primero como lo que no es y segundo como lo que sí es.

En primer lugar, reconocemos que la Idea de España no se refiere a una idea 
nacional centrada en un pueblo o en una cultura nítida e identificable. En este sentido, 
España no se reconoce ni en la edad moderna ni a partir del siglo XIX2 como un 
proyecto de nación étnica como los que proliferan a partir de la segunda mitad del 
siglo XIX. Tampoco como una nación democrático-revolucionaria de inspiración 
ilustrada, a pesar de las pretensiones de fuerzas federalistas y republicanas de 
introducir ese contenido en la Idea de España del siglo XIX.3 Las distintas fuerzas 
políticas, culturales y sociales han intentado siempre sintonizar la Idea de España 
con sus intereses particulares y sin embargo, la ausencia de un bloque dominante 
español suficientemente cohesionado y duradero durante el siglo XIX ha derivado 
en ese eclecticismo que ha impedido que la Idea de España coagulara en una 
concepción nacional definida4 como la que se da en otros Estados europeos cuyo 
marco nacional quedó cerrado en procesos o bien eminentemente políticos que 
posteriormente tuvieron una dimensión cultural (Francia, Alemania o Italia) o bien 
en procesos de industrialización y expansión imperial (Reino Unido, Holanda). 
Posteriormente, ya en el siglo XX se produce un proceso de nacionalización política 
y económica mucho más efectivo y contundente a partir de 1939 que, aun así, no 
consigue cerrar perfectamente España como nación dejando múltiples líneas de 
fractura.

Por otro lado, España tampoco se ha identificado históricamente –ni lo hace 
hoy- con una comunidad nacional cohesionada de lengua, territorio, costumbres y 
modos de vida como pueda ser el caso del Portugal peninsular. España no tiene una 
fuerte vinculación a un territorio definido: lo mismo alude al territorio hispánico 
de Felipe II que al mapa constitucional de 1978. Tampoco España es un concepto 
esencialmente cultural habida cuenta de la pluralidad cultural existente tanto en el 
suelo español peninsular como en el conjunto del territorio del Imperio. Tampoco 
la lengua ha sido un elemento de nacionalización eficaz, sino más bien tardío: el 
español se adopta por la administración decididamente en el siglo XIX y se tiene 
que imponer en la sociedad, sin conseguir destruir las otras lenguas, existentes en 
el siglo XX. Lo que sí es identificable en la Idea de España a lo largo de los siglos 
es su compromiso con el catolicismo y como baluarte de la cristiandad, lo que sin 
embargo no sería un rasgo diferenciador de España frente al resto de naciones 
católicas. 

A pesar de todo lo indicado, España sí ha existido durante siglos como 

2	 	  Partiendo del mínimo rigor histórico, con anterioridad a la edad moderna no procede 
considerar la existencia de naciones o proto-naciones.

3	 	  En lo sucesivo, las categorías nación cultural, nación étnica, nación democrático-
revolucionaria se refieren a las utilizadas y definidas por Hobsbawm, E.(2000) Naciones 
y nacionalismo desde 1780. Crítica.

4	 	  Por lo sintético y por su coherencia con las categorías que aquí se utilizan, se 
recomienda el recorrido histórico de la relación entre nación y España en Pastor, J. 
(2014) Los nacionalismos, el Estado español y la izquierda. La Oveja Roja.



7
P

o
r una

 sa
lid

a
 d

esco
lo

nia
l p

a
ra

 C
a

stilla

comunidad política, bien con forma de Monarquía Hispánica, bien con forma de 
Monarquía Absolutista, de Estado Español, de Reino de España o de Monarquía 
Parlamentaria. Sin embargo, la enorme disonancia entre estas formas de comunidad 
política y la inserción que en ella ha tenido el pueblo en sus distintas formas 
históricas –pecheros, campesinos, proletarios, ciudadanos…- no permite trazar una 
continuidad consistente entre la comunidad política que se dio con una Monarquía 
Hispánica soportada por el sistema colonial y la que se da con un Estado Español 
soportado en el trabajo asalariado. Además, esta carencia de cohesión social en 
torno a la Idea de España confirma la ausencia de una nación española desde el 
punto de vista moderno.5

De este recorrido llegamos a una doble conclusión: España no ha pervivido 
más que como comunidad política y, a la vez, España no ha formado una nación 
cultural moderna ¿Cuál es entonces la subjetividad que envuelve al concepto 
España?

Si se retoma la idea de que España a lo largo de la historia mantiene su 
coherencia como baluarte de la cristiandad podemos dar pasos para destilar la esencia 
de la Idea de España. Como apuntan algunos de los más señalados teóricos de la 
hispanidad contemporánea, la noción de Imperio6 es deudora de la existencia de un 
proyecto subyacente y además está íntimamente ligada con una idea de lo humano. 
Esta concepción es sustancialmente coincidente con la caracterización que E. Said 
ofrece el imperialismo basándose en el caso británico del siglo XIX: en primer lugar 
debe delimitar un otro inmiscible, en segundo lugar historificar la relación con el 
otro estableciendo un eje de atraso/desarrollo, en tercer lugar se establece un deber 
de civilizar a ese otro para que avance en el eje atraso/desarrollo7. España empieza 
a tomar forma a través de las nociones de proyecto –lo que prefigura un eje atraso/
desarrollo- y de otro-especialmente basada en la matriz cristiana de lo español. 
Llegamos así a una Idea de España como proyecto civilizatorio de matriz cristiana. 

Este concepto tiene una plasmación histórica sencilla de rastrear. En primer 
lugar, España nace como aspiración feudal de unificación política contra un otro 
religioso por constituir un intento de reforma del cristianismo romano, bien contra 
el islam bien contra el judío. En este proceso nace la colonialidad interna estructural que 
teoriza Javier García Fernández como innovación propia del proceso de formación 

5	 	  A este respecto, resulta muy relevante la concepción del etno-patriotismo prenacional 
que define Álvarez Junco, J. (1994) La invención de la guerra de la independencia. 
Studia História-Historia Contemporánea. Vol XII, pp.75-99. 

	 En el s. XIX, esa identidad prenacional serviría como soporte para armar la mitología 
nacionalista española en torno al relato de la guerra de 1808-1814 como una “guerra 
de independencia”. Sin embargo, la caracterización que se ofrece de esa identidad 
prenacional apuntan más en la dirección de ser más una versión plebeya del proyecto 
imperialista que una identidad nacional.

6	 	  Nos referimos aquí a los conceptos con los que Gustavo Bueno (1998, España frente a 
Europa, Ed. Pentalfa) pone en relación España y el Imperio. En concreto, aludimos a la 
llamada Idea Filosófica de Imperio.

7	 	  “Existe convergencia  entre  el  gran  alcance  geográfico  de  los  imperios, especialmente  
el  británico,  y  los  discursos  universalizadores  de  la cultura.  Desde  luego,  es  el  poder  
lo  que  hace  que  se  dé  esta convergencia:  él  confiere  la  habilidad  para  llegar  a  sitios  
remotos, para  aprender  acerca  de  otros  pueblos,  para  codificar  y  difundir conocimientos,  
para  caracterizar,  transportar,  instalar  y  desplegar ejemplos de otras culturas (a través de 
exposiciones, expediciones, fotografías, pinturas, investigaciones o escuelas) y, sobre todo, para 
gobernarlas. Todo ello produce lo que se llama un «deber» para con los colonizados y hasta la 
exigencia, en África y en todos lados, de establecer  colonias  para  «beneficio»  de  los  nativoso  
por  el «prestigio»  de  la  madre  patria.  En  suma,  la  retórica  de  la  mission civilisatrice.” 
(Said, E. (2018) Imperialismo y cultura. Debate, p. 228)



8
A

so
ci

a
ci

ó
n 

A
b

rig
a

ño

de España. Con los siglos, esta otredad se desplaza a la reforma protestante en el 
siglo XVI, contra quién España se convierte en el baluarte del catolicismo romano 
como garantía de civilización tanto hacia fuera (en las guerras de Europa) como hacia 
dentro (a través del control de la población herética). Simultáneamente se despliega la 
misión colonial española en ultramar, lo que permite explicitar la asociación entre 
la Idea de España y su contenido como proyecto civilizatorio en una sorprendente 
sintonía con la modernidad europea, contra la que a la vez estaría guerreando 
en tanto que reforma teológica. Con esta aparente contradiccion queda patente 
que España como Imperio no es un programa político monolítico y ahistórico, 
sino que se trata de una ideología que opera en todo momento como sustrato de 
una institucionalidad determinada. La siguiente otredad que se configura frente 
a España sería la siguiente ruptura del cristianismo en occidente siglos después: 
la Ilustración política, contra quién se produce una relación conflictiva durante 
los siglos XVIII y XIX. Ya en el siglo XX el otro sería el Comunismo, contra quién 
España plantea una cruzada en nombre de la civilización católica que es algo más 
que un reclamo propagandístico. Las versiones vulgarizadas que vemos hoy de 
esta Idea de España van desde quien pretende hacer pasar a España como un ente 
resistente ante la mundialización, la posmodernidad y la decadencia de occidente 
al uso partidista de la Idea de España contra separatistas, Okupas, Podemitas o 
antitaurinos.8

Tenemos un contraste entre una ausencia e indefinición de la nación española 
en términos históricos y políticos y la existencia de una Idea de España que está 

8	 	  En este recorrido entre los otros de España es necesario hacer mención al intenso 
trabajo existente entre la intelectualidad españolista por sintetizar esa otredad en la 
Leyenda Negra, como síntesis de todos los fantasmas de España. La más sonada de 
estas intervenciones sería el trabajo Roca Barea, M. E. (2016) Imperiofobia y leyenda negra. 
Ed. Siruela, a la que ha respondido con cierta sintonía a lo que aquí se expone Villacañas 
Berlanga, J.L. (2019) Imperiofilia y el populismo nacional-católico Lengua de Trapo.



9
P

o
r una

 sa
lid

a
 d

esco
lo

nia
l p

a
ra

 C
a

stilla

incrustada en la noción de Imperio, con independencia de la forma política en 
la que esta idea se desarrolle. La existencia constante en la historia de una 
comunidad política en torno a la Idea de España permite aseverar que el eje de 
esta institucionalidad –monarquía hispánica, absolutismo, estado español…- está 
respaldado por esa Idea de España como proyecto civilizatorio de matriz cristiana. 
A su vez, la posibilidad de negar la naturaleza nacional de esta institucionalidad 
y de su proyecto constitutivo reside en la escisión entre el bloque dirigente y el 
resto de capas sociales. La comunidad política española no sería de esta forma 
una comunidad de índole territorial, cultural o histórica, sino una comunidad de 
intereses inicialmente estamentales y, tras la transformación del siglo XIX, de clase.

Si queremos contrastar esta afirmación más allá de aquellos ejemplos más 
triviales, como los que pudieran encontrarse en la Monarquía Hispánica, podemos 
recurrir a preguntarnos si entre 1808 y 1812 ese incipiente liberalismo español que 
reunía a españoles de los dos hemisferios9 estaba motivado por una idea de nación 
democrático-revolucionaria  de tipo ilustrado o si por el contrario pretendía que 
la Idea de España perviviera como proyecto civilizatorio propio a través de un 
nuevo estado español moderno que pudiera dar una salto adelante en la misión 
histórica de civilizar ad intra –modernizando a sus atrasados pueblos- y ad extra 
–manteniendo o ampliando su extensión territorial-.

Si asumimos esta lectura, tampoco resulta difícil encontrar esta Idea de 
España como proyecto civilizatorio en el republicanismo y federalismo español. 
Desde posiciones republicanas y federalistas la Idea de España se reduce a una 
suerte de nación de naciones10. Que esto sea así remite inmediatamente a que España 
sea básicamente la forma imperial de Castilla, siendo esa Castilla una especie de 
nación moderna prematura en la historia que se impuso a sus colindantes. De esta 
forma, se identifican los rasgos nacionales españoles como castellanos y se puede 
definir entonces España efectivamente como una nación cultural, en el sentido 
contrario al que se ha señalado aquí previamente. Sin embargo, esta operación es 
tremendamente problemática tanto por la inexistencia de una nación castellana 
moderna que fuera decididamente imperial como por el hecho de que el proceso 
de dominio imperial hispánico tuvo que someter a Castilla del mismo modo que 
a otros territorios peninsulares y extrapeninsulares. Este significado de España 
permite al republicanismo utilizarla como una garantía de civilización por encima 
de los particularismos territoriales de Las Españas. Un árbitro imparcial entre 
regionalismos y nacionalismos, independientemente del grado de centralismo 
o federalismo de la propuesta republicana en cuestión. Ya en el siglo XIX con el 
nacimiento de ese primer republicanismo español federalista se puede reconocer 
esta mutación de la Idea de España cuando tras las independencias de ultramar 
empezaron a verse las conformaciones protonacionales en suelo peninsular –
Cataluña, Galicia, Castilla, Euskadi-.

Podemos también encontrar una Idea de España como proyecto civilizatorio 

9	 	  Esta referencia a la Constitución de Cádiz se incluye explícitamente dado que es la 
fuente en la que desde el liberalismo y el republicanismo español se propone situar 
el origen de una idea de soberanía nacional-popular española. Ponemos en duda que 
esa declaración tuviera la más mínima intención de aludir a todas las personas del 
territorio hispano o si más bien se tratase de un registro restringido a los partidarios 
de la Idea de España, atendiendo al carácter limitado de esta idea y por lo tanto del 
adjetivo español.

10	 	  Como recorrido histórico por la problemática republicana, plurinacional y española y 
muestra de las contradicciones internas de ese campo, este texto se remite a Domènech, 
X. (2020) Un haz de naciones Península.



10
A

so
ci

a
ci

ó
n 

A
b

rig
a

ño

en los escasos conatos de patriotismo comunista o incluso anarcocomunista del 
siglo XX, para los que España pasaba a ser un patrimonio del pueblo revolucionario 
en su misión de redención milenarista, que era la forma narrativa que tomó la 
revolución social cuando esta fue posible.11

Igualmente en Ortega y su planteamiento de vertebración de España, la 
definición de España se establece por encima de los particularismos regionales y 
como vehículo hacia una Europa que a principios del siglo XX era el paradigma del 
desarrollo en cualquier lectura de la civilización.

La influencia de Ortega en la siguiente generación del españolismo político 
es muy relevante y, sin embargo, a pesar de que la reacción españolista de los 
años 30 participó activamente del golpe de estado y la guerra, la Idea de España 
que prevaleció en el bando nacional no fue ni la orteguiana ni la de la comunidad 
de destino en lo universal. La que se hizo hegemónica fue una versión más arcaica 
y destilada del proyecto imperial cristiano en torno al Atlántico. Esta versión se 
conoce como africanismo, la concepción de España que desarrollan los militares 
que tras las derrotas en América y el Caribe se asientan en el protectorado 
español africano hasta que son reclamados para reinstaurar la civilización en suelo 
peninsular, primero en 1934 y después en 1936.

Esta concepción será la que finalmente consiga mejor que ninguna de las que 
entraron en liza desde 1808 resintonizar la Idea de España para dar forma estable 
una nación española moderna. Para ello fue fundamental la introducción de una 
economía política suficientemente dinámica para poder dar soporte material a una 
Idea de España renovada pero coherente durante el franquismo. En esta etapa 
vemos cómo la Idea de España pasa de manifestarse como proyecto expansivo –
con la exigencia de Franco a Hitler de disponer de más territorio en África- hacia 
un proyecto interior de civilización a través de la modernización económica –una 
suerte de vía española hacía el desarrollo. La Idea de España del franquismo no se 
reduce a la simple caricatura de nación cultural como la que de manera estridente 
se intentó implantar desde el Movimiento Nacional. El franquismo disponía de 
una Idea de España que manejó con soltura su esencia como proyecto civilizatorio 
y eso es lo que le permite al franquismo entrar en diálogo con los embajadores del 
capital internacional en los años 60 sin que suponga una incoherencia en ningún 
grado, como no la había supuesto la alianza con Alemania, Italia y Portugal para 
invadir el territorio republicano en nombre de la cruzada contra el comunismo.

De forma más reciente y ya en el régimen del 78 se han desplegado relatos 
políticos en los que España hace las veces de horizonte de ciudadanía y democracia 
frente a la degeneración del nacionalismo cultural: bien fuera este secesionista de 
España bien fuera la caricatura que representa la España del Movimiento Nacional. 
Estos relatos emergen como un patriotismo cívico común a las principales fuerzas 
políticas españolas de los años 90 y 2000 que lejos de renunciar a una hispanidad 
imperial, basan en ella su lógica última pretendiendo que lo español sea una suerte 
de cosmopolitismo no sólo en la península sino en toda Iberoamérica.

Tras este acercamiento a la Idea de España como soporte y subjetividad de 

11	 	  La expresión más radical de estos discursos en el campo revolucionario, que en 
muchas ocasiones no eran más que retórica, se puede encontrar en el capítulo La 
independencia de España contenido en el manifiesto Hacia una nueva revolución de la 
agrupación Los Amigos de Durruti (1938).



11
P

o
r una

 sa
lid

a
 d

esco
lo

nia
l p

a
ra

 C
a

stilla

la institucionalidad española, 
queda pendiente la definición 
de esa institucionalidad y su 
materialidad histórica. La Idea 
de España se ha demostrado 
plástica y capaz de dar 
justificación y encaje a lo que 
realmente han sido distintas 
concepciones de proyecto 
civilizatorio encarnadas en 
distintos bloques de clase y en 
distintas coyunturas históricas.

El tránsito entre el Imperio 
Español y el Régimen del 
78 no es automática ni hay 
una identidad plena entre las 
estructuras del primero y las 
del segundo. Como hemos 
indicado, la maleabilidad de 
la Idea de España en base a la 
maleabilidad de su contenido 
hace que se puedan trazar 
distintos significados en cada 
coyuntura para lo que significa 
proyecto civilizatorio: quién 
es el otro, cual es el progreso  
y quién es el sujeto de la 
acción civilizatoria. Esto ha permitido que fuese el recurso ideológico a la vez de 
quienes estaban a la ofensiva contra la modernidad europea por su amenaza al 
catolicismo y de quienes trasladaban los principios básicos de esa modernidad 
por medio globo. Siglos después, la Idea de España ha sido el soporte tanto para 
defender que el progreso de lo español era sinónimo de reforma y modernización 
–desamortizaciones, inversión en infraestructuras, organización moderna del 
estado…- como para defender la necesidad de constituirse en un baluarte del 
catolicismo para el mundo. 

Aun con toda su capacidad de adaptación, reconocer quién a detentado a su 
favor la Idea de España y quién ha dirigido ese proyecto civilizatorio a lo largo 
de los siglos es reconocer en la Historia el hilo que conecta los bloques sociales 
dominantes de cada etapa y su papel en la economía política de cada momento. 
Desde el punto de vista de la economía política, la Idea de España ha sido el respaldo 
subjetivo durante siglos a cada una de las operaciones de acumulación originaria 
que se han dado allí donde el proyecto civilizatorio español ha tenido algún 
peso12. Así fue explícitamente durante el primer ciclo de acumulación hispano-
genovés que dio relevo en el ciclo de acumulación holandés. Del mismo modo, 

12	 	  El primer ciclo económico de acumulación que define Giovani Arrighi ((2014) El 
largo siglo XX. Ed. Akal) involucra al primer mercantilismo genovés y español en lo que 
sería el inicio de la acumulación originaria que define Marx en El Capital. Libro I. Tomo 
III. En dicha obra Marx identifica varios mecanismos que permiten la llamada génesis 
del capitalismo industrial: “Sistema colonial, deuda pública, peso fiscal, proteccionismo, 
guerras comerciales, etc.” y del mismo modo señala a España en el inicio de una cadena 
de momentos que configuran este ciclo inicial de acumulación.



12
A

so
ci

a
ci

ó
n 

A
b

rig
a

ño

podemos reconocer momentos de acumulación originaria en suelo peninsular que 
permiten encajar muchos sucesos el s.XIX español, pero también en la acumulación 
por desposesión que se despliega más adelante: podemos encontrarla de manera 
explícita en la operación económica asociada al Estado Español de 1939 y sus 
prácticas de colonialismo interno13. También en la expansión multinacional de las 
empresas españolas a final del siglo XX en un nuevo proceso de acumulación que 
tiene un decidido sustento ideológico en ese patriotismo cívico que lleva en su 
ADN la noción imperial del proyecto civilizatorio14.

EL ENCAJE DESCOLONIAL DE CASTILLA

El análisis, la crítica, de la estructura imperial de España, de cómo pasa de la 
forma imperio a la forma país sin ningún tipo de proceso que ponga en cuarentena 
los presupuestas que la construyen como nación, no puede verse arrastrado por 
el mismo ensimismamiento de su objeto de estudio. Es  decir, que un hispanismo 
ensimismado15 tenga una réplica igualmente ensimismada. Por eso lo ponemos en 
diálogo con las experiencias antiimperialistas, de liberación nacional, que se han 
ido sucediendo lo largo de la historia, y por eso encontramos en la teoría y en la 
práctica descolonial un importante baluarte desde el cual empezar a pensarnos 
en contraposición al imperio y desde un lugar en el mundo, desde este lugar del 
mundo: Castilla. Un lugar en el mundo que no sea simétrico, equidistante, con 
los centros de poder del imperio (como el negativo de una imagen a la que acabar 
replicando, reproduciendo); sino un lugar en el mundo, que no sea solo geográfico, 
que lo sea también de lógicas, afectos… que nos valga para descentrar los ejes que 
articulan las relaciones de poder, que nos valga para hacer aparecer otros sujetos, 
otros vínculos, otros imaginarios…

Pero quizás sea necesario, antes de seguir avanzando, preguntarnos si es posible 
descolonizar España como identidad, discurso, forma, nación. Y la única respuesta 
que encontramos es que no, que incluso con el mayor de los constructivismos hay 
que tener siempre un anclaje con la realidad material, también con cuanto tiene la 
historia de realidad material, y ella nos deja en este sentido dos límites muy bien 
definidos:

Un límite interno, cuyo último resorte se encuentra en el Régimen del ‘78 y 
la cultura política de la transición, que es un cierre en falso. Por eso el “problema 
territorial” no deja de ser tan recurrente y uno de los elementos que condicionan 

13	 	  La interpretación de la guerra civil como una guerra colonial civilizadora y una 
yihad católica enlazan directamente con la tesis sobre la Idea de España que se está 
defendiendo aquí. En este sentido, resulta una referencia imprescindible el artículo 
de Sánchez León, P. (2017) ¿Tan solo una guerra civil?  1936 como conquista colonial 
civilizadora y yihad católica moderna. Bajo Palabra, revista de filosofía II época, nº13 
p.19-37.

14	 	  Este “segundo desembarco español” ha sido frecuentemente analizado desde 
posiciones de la economía heterodoxa. Como referencia actualizada señalamos el 
trabajo de Ramiro, P y González, E. (2019) A dónde va el capitalismo español Ed. Traficantes 
de Sueños.

15	  Como diagnóstico, en el plano del discurso intelectual, Luisa Elena Delgado en El 
hispanismo ensimismado (Memoria Académica, Facultad de Humanidades y Ciencias de 
la Educación, Universidad Nacional de la Plata, 2008, pp. 95-99) recuerda que: “como 
bien subraya Benjamín Macías, la historia de la literatura es también la historia de la 
nacionalización de ciertos valores estéticos, que se resaltan como muestra de espíritu o 
genio nacional”.

http://www.memoria.fahce.unlp.edu.ar/art_revistas/pr.3349/pr.3349.pdf



13
P

o
r una

 sa
lid

a
 d

esco
lo

nia
l p

a
ra

 C
a

stilla

tanto la política a nivel de Estado y de la calle. Las raíces de este límite se 
encuentran en que si las certezas y las pertenencias se hallan fundadas en España, 
y esta es impugnada desde ciertos territorios, se produce en otros un giro social a 
la derecha: si las izquierdas se ven obligadas, en un momento dado, a respetar o a 
ser condescendientes con un proceso de autodeterminación, esto supone una crisis 
de identidad y una orfandad de pertenencias en grandes mayoría sociales que, 
independientemente de su clase social, transitan a la derecha porque estas sí son 
intransigentes en este tipo de cuestiones. De alguna manera tenemos que explicar 
cómo en los momentos más álgidos de la represión en el process catalán, se nos 
llenaban los balcones de este mar interior de banderas nacionales cuando estas 
hacían suya esa máxima de unidad nacional que es puramente imperialista: “los 
territorios que se ganan por la guerra, solo se pierden por la guerra”.

Por el otro lado, estaría el límite externo, recogido por Montserrat Galcerán 
en La bárbara Europa16, en donde plantea que el choque colonial también fue un 
impacto para los colonizadores. Fue su subjetividad la que quedó impregnada 
de formas de legitimación de la dominación, naturalización de la diferencia, y de 
expulsión del otro. También en nuestra relación con el otro debemos buscar otros 
lugares desde los cuales mirar, enunciar y pensarnos. Trasladando una reflexión 
de Houria Bouteldja, una militante argelina en Francia, podríamos decir que dejar 
que España ocupe nuestra palabra sería exonerarla de toda culpa, el dejarla libre 
de toda responsabilidad histórica17.

Estos dos límites actúan mientras se produce lo que la filósofa Marina Garcés 
llama el regreso de lo negado18. Para muchos sectores de la izquierda el peso específico 
del Estado-nación se veía desplazado por el empuje de la globalización (y con 

16	  Montserrat Galceran Huguet, La bárbara Europa. Una mirada desde el postcolonialismo y la 
descolonialidad, Traficantes de Sueños, 2016.

https://www.traficantes.net/sites/default/files/pdfs/TDS_map44_barbara_web.pdf
17	 Una España que forma parte del sistema inmunitario blanco, del que nos habla en Los 

blancos, los judíos y nosotros (Akal, 2017), y que corre por las venas de buena parte de las 
izquierdas.

18	  En un contexto social que la filósofa Marina Garcés define de condición póstuma (El 
gran retroceso, Seix Barral, 2017), donde ya no hay un después, el regreso de lo negado 
(abriendo un sentido psicoanalítico) recuerda que hay categorías de la política como la 
de soberanía que son ineludibles.



14
A

so
ci

a
ci

ó
n 

A
b

rig
a

ño

él muchos de sus componentes como la territorialidad, la pertenencia…), pero 
cuando este regresa, como uno de los efectos de la crisis, como todo lo reprimido 
en el psicoanálisis, lo hace con su cara más fea, más desagradable: la multiplicación 
de las extremas derechas en toda Europa, del fascismo, y en una ámbito más estatal 
con una derechización de la política e incluso lo que podríamos considerar como 
un secuestro de las izquierdas por parte del nacionalismo español que en este caso 
sí que esta dando una lección de hegemonía política en términos gramscianos.

A dónde se quiere llegar con este razonamiento: la repuesta de los Estado-
nación a la crisis del capitalismo está siendo un estrechamiento de los círculos de 
inclusión social, y falta un contradiscurso, un polo de agregación, que sea capaz 
de escindir esa dupla Estado-nación, es decir, traducido al lenguaje descolonial, 
responsabilizarnos del colonialismo exterior y entender el colonialismo interior.

¿Qué sería, por tanto, el colonialismo interno? En una rápida genealogía 
del concepto, hay que remontarse a Pablo González de Casanova, un sociólogo 
mejicano que a mediados del s XX utiliza este concepto para referirse a esos 
Estados que después de un proceso de liberación nacional acaban reproduciendo 
las mismas lógicas coloniales: tienen unas etnias que se ven sometidas al poder 
de otras19. Sin embargo este aparece como un concepto acabado en sí mismo, no 
consigue explicar lo que es el hecho colonial. Por eso, la recepción más interesante 
aquí en Europa, que consigue iluminar muchos de nuestros ángulos muertos, 
partiría de esa diferencia, que arranca desde Aníbal Quijano20, entre el colonialismo 
y la colonialidad: la colonialidad sería una condición que se despliega en todas las 
relaciones de poder desiguales, pero (y en este punto es donde hay que poner 
atención) no solo después de 1492, sino también al otro lado de la historia, antes de 
1492, y a este lado de la geografía, a este lado del Atlántico, en Europa.

Como conclusión de esta reflexión podríamos obtener que el origen 
del colonialismo se encuentra en la configuración del Estado moderno en la 
conformación de Europa. Javier García Fernández plasma muy adecuadamente 
en su libro, Descolonizar Europa21, esa diferencia entre colonialismo y colonialidad, 
estableciendo que se trata de un patrón de dominio que para poder ser exportado de 
Europa antes esta lo tiene que ir gestando en el desarrollo de sus propios Estados. 
Es con este colonialismo interno estructural cuando empezamos a ver Castilla como 
una colonia interior por medio de un proceso de acumulación originaria previa. 

Estos cambios de perspectiva introducen cambios de orden histórico:

19	  “La definición de colonialismo interno está originalmente ligada a fenómenos 
de conquista, en  que las poblaciones de nativos no son exterminadas y forman 
parte, primero, del Estado colonizador y, después, del Estado que adquiere una 
independencia formal, o que inicia un proceso de liberación, de transición al socialismo 
o de recolonización y regreso al capitalismo neoliberal.” Pablo González Casanova, 
Colonialismo interno (una redefinición), en: Atilino A. Borón, J. Amadeo y S. González, La 
teoría marxista hoy: problemas y perspectivas, CLACSO, 2006, pp. 409-434.

http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/formacion-virtual/20100720062844/boron.pdf
20	 Aníbal Quijano, Colonialidad del poder y clasificación social, en: [Antología] Aníbal 

Quijano. Cuestiones y horizontes. De la dependencia histórico-estructural a la colonialidad/
descolonialidad del poder, CLACSO, 2020, pp. 325-369.

http://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20201009055817/Antologia-esencial-Anibal-
Quijano.pdf

21	 Javier García Fernández, Descolonizar Europa. Ensayos para pensar históricamente desde el 
Sur,  Brumaria, 2019.



15
P

o
r una

 sa
lid

a
 d

esco
lo

nia
l p

a
ra

 C
a

stilla

- El imperialismo ya no es la última fase del capitalismo, sino que de repente 
aparece como la primera. Podemos atenernos para esta hipótesis a todo el trabajo 
desarrollado por Immanuel Wallenstein22;

- Antes que las colonias de ultramar, hubo otras primeras que fue ese estamento 
popular al que se sometió a un proceso de expolio. Un expolio sistemático que se 
extendió por toda Europa y que autoras como Silvia Federici23 a puesto en el orden 
del día de los debates políticos. A la espera de desarrollar un trabajo teórico sobre 
como se desenvuelve este periodo histórico en Castilla desde una perspectiva 
descolonial, nos gustaría destacar al menos dos de sus puntos cardinales:

+  Con la llegada de los Reyes Católicos surge una nueva monarquía, que 
llega a fiscalizar casi la totalidad de la vida pública y que sienta las bases del Estado 
moderno24;

+ Por otro lado, con la Guerra de las Comunidades se genera un puente 
entre esa colonia interior que es el estamento popular, el pueblo castellano, y las 
colonias de ultramar: una de las reivindicaciones de los comuneros era que cesase 
el maltrato a los indígenas de América25.

Pier Paolo Pasolini sitúa el fin de la autonomía del pueblo, con la que se le 
acaba sometiendo, a mediados del siglo XX, y solía repetir que había colaborado 
más en esta empresa la sociedad de consumo que el propio fascismo en Italia. Fue 
esa autonomía del pueblo el basto territorio que fue sometido a un colonialismo 
interno por medio de un proceso de acumulación originaria previa: un colonialismo 
material, sobre sus medios de producción y reproducción de la vida, como podía ser 
los bienes comunales; un colonialismo institucional, sobre sus asambleas vecinales, 
sus concejos abiertos, y su derecho consuetudinario; un colonialismo cultural, con 
E.P. Thompson26 podemos distinguir entre cultura popular y cultura de las élites, 
mientras una genera lazo social la otra lo disuelve.

En el arco de tiempo que se dibuja desde mediados del siglo XIV, con 
la crisis general de la sociedad feudal, hasta mediados del siglo XX, hasta la 

22	  Para una introducción a su estudio: Immanuel Maurice Wallerstein, Análisis de 
sistemas-mundo: una introducción, Siglo XXI, 2005. “El mundo en el que vivimos, el 
sistema-mundo moderno, tuvo sus orígenes en el siglo XVI. Este sistema-mundo estaba 
entonces localizado en sólo una parte del globo, principalmente en partes de Europa 
y de América. Con el tiempo, se expandió hasta abarcar todo el mundo. Es y ha sido 
siempre una economía-mundo. Es y ha sido siempre una economía-mundo capitalista” 
(p. 19)

23	  Sivia Federici, Calibán y la bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria, Traficantes de 
Sueños, 2014

https://www.traficantes.net/sites/default/files/pdfs/Caliban%20y%20la%20bruja-TdS.
pdf

24	  De entre la mucha bibliografía que se podría señalar, destacar, por la función de bisagra 
entre estos dos puntos cardinales que se mencionan: Stephen Hliczer, Los comuneros de 
Castilla: la forja de una revolución (1475-1521), Universidad de Valladolid, 1987.

25	  “Item, que no se hagan ni puedan hacer perpetuamente mercedes algunas a ninguna 
persona de cualquier calidad que sea de indios algunos para que caven y saquen 
oro, ni para otra cosa alguna. Y que revoquen las mercedes dellos hechas hasta aquí. 
Porque en haberse hecho merced de los dichos indios se ha seguido antes daño que 
provecho al patrimonio Real de Sus Majestades, por el mucho oro que pudiera haber 
dellos; además que siendo como son cristianos, son tratados como infieles y esclavos.” 
Ley Perpetua destos Reynos. Redactada en agosto de 1520 en la ciudad de Ávila y 
promulgada en septiembre de 1520 en Tordesillas por las Cortes y Santa Junta destos 
Reynos.

26	 Edward Palmer Thompson, Costumbres en común, Crítica, 1995.



16
A

so
ci

a
ci

ó
n 

A
b

rig
a

ño

actualidad, podemos usar ese 
término que propone David 
Harvey27, “acumulación por 
desposesión”. Esta acumulación 
sería una forma de apropiación 
de la riqueza, no vinculada 
a la explotación del trabajo, 
que como un neocolonialismo 
está directamente relacionada 
con la economía extractivista: 
extractivismo de energía, materias 
primas, territorios e, incluso, una 
privatización de lo público; y que 
lejos de ser una reminiscencia del 
pasado es una promesa de futuro 
ante los dos límites sobre los que se 
abalanza el capitalismo28.

Un límite interno, que como 
una bomba de relojería alojada 
en su mecanismo, debido a la 
sustitución de trabajo vivo por 
tecnologías, está por primera vez 
en la historia está arrojando masas 
de población superflua, sobrante; y 

un límite exterior, la contradicción entre la lógica infinita de valorización constante 
de capital y la lógica finita del mundo en el que vivimos, es decir, de la naturaleza 
tomada como una materia prima.

Es en este contexto donde se entiende mejor el análisis de Saskia Sassen29, que 
plantea como estamos pasando de un capitalismo basado en la explotación del 
trabajo a otro directamente extractivista, no solo de esa energía, materias primas, 
territorios, privatización de público a la que nos referíamos antes, sino también de 
información, saberes, tiempo… ¿Qué es sino algo tan cotidiano como Google? Una 
plataforma que una vez organizada se dedica a extraer información para luego 
venderla a empresas. 

Para entender mejor este proceso Sassen propone una categoría que es la de 
expulsión, no solamente de esas masas de desempleados que no van a encontrar 
jamas un hueco en la esfera de la producción, podríamos añadir al mundo rural, 
aunque nos queda el llegar a un consenso sobre este. Podríamos acercarnos a él 
a través de su propio proceso de desaparición en la medida que la mercancía iba 
ocupando la centralidad de su existencia.

En medio de este panorama desolador, ¿qué claves nos puede aportar una 
mirada descolonial sobre el presente, de Castilla? En un primer lugar el conferir 
sentido, significado, a un rótulo de tantas manifestaciones, de tantas luchas: defender 

27	 David Harvey, El nuevo imperialismo, Akal, 2004.
28	 Para profundizar más ampliamente en este aspecto, se propone el análisis efectuado, 

desde finales del siglo XX, por la corriente conocida como Teoría Critica del Valor 
(Wertkritik) a partir de la relectura de la crítica de la economía política marxista, y en 
la que destacan autores como Robert Kurz, Anselm Jappe, Roswitha Scholz…

29	 Saskia Sassen, Expulsiones. Brutalidad y complejidad en la economía global, Katz, 2015.



17
P

o
r una

 sa
lid

a
 d

esco
lo

nia
l p

a
ra

 C
a

stilla

el territorio. Pero el territorio no es esa superficie plana sobre la que se desarrolla los 
planes de la economía, como si fuese un contenedor inerte y aislado; siguiendo las 
palabras de Roger Brunet30, un geógrafo crítico, el territorio es al espacio lo que la 
conciencia de clase es a la clase. Tomar conciencia del territorio, entender el espacio 
como una producción social, ayuda a ver todas sus dimensiones. El territorio es 
instituciones, saberes, vínculos, historia, prácticas…

En segundo lugar, para poder pasar de una representación del espacio, 
funcional al Estado, a un espacio de representación, como diría Lefbvre31, es decir, 
un espacio vivido, codificado, estructurado, por prácticas sociales de resistencia 
necesitamos dejar que en el territorio broten sus propias epistemologías. Un giro 
epistemológico consistiría entonces en dotarnos de un marco de interpretación 
propio de la realidad donde la comunidad ocupe el centro, y no sea un reflejo, una 
proyección de los lugares de poder. Y lugares no solo en su acepción geográfica, 
sino también como imaginarios, percepciones, identidades… Una tarea difícil 
en Castilla porque si de algo estamos desposeídos, heridos, es nuestra propia 
identidad. Ya Carlos V la enterró, en 1521, en sal32.

Se podría apuntar, como conclusión, que parece ser algo más que una 
casualidad que en el mismo momento en el cual se empieza a emborronar la 
frontera entre la metrópolis y la colonia, el Consejo Nocturno33 acuña el término de 
metrópolis global integrada (hoy en día cualquier lugar en el mundo puede ser una 
metrópolis o una colonia al mismo tiempo), empecemos a completar el significado 
de colonialidad, más aun, que este sea pensado desde el corazón de la bestia, desde 
el pueblo en el que se enquistó la monarquía hispánica que lideró la empresa 
colonial.

Más allá de los relatos que nos queramos contar, de las ficciones que 
construyamos en torno a un proyecto comunero en Castilla, no podemos olvidar 
que habitar es reunir el mundo en un lugar concreto para, desde ahí, tener una 
forma de ser en él, una forma de ser en mundo. Ojalá las castellanas y los castellanos 
encontremos esa forma de ser articulando una estrategia que enfrente al proyecto 
de la mercancía el proyecto histórico de la comunidad.

30	  “el territorio es al espacio lo que la conciencia de clase es a la clase, algo que se integra 
como parte de sí mismo, es decir, que estamos dispuestos a defender” 

R. Brunet, R. Ferras y H. Théry, Les mots de la géographie. Dictionnaire critique, RECLUS-
Documentation Française, p. 480

31	 Henri Lefebvre, La producción del espacio, Capitán Swing, 2013.
32	 Por extensión a la que el bando de los imperiales, por medio del alcalde de Toledo, 

Juan de Zumel, sembró en el solar de las casas de María Pacheco y Juan de Padilla tras 
la huida de esta a Portugal.

33	 Consejo Nocturno, Un habitar más fuerte que la metrópoli, Pepitas de calabaza, 2018



Esta ponencia se presentó el Sábado 17 de octuibre de 2020 en La Casa de Las 
Palabras (Valladolid).

A las puertas de una segunda oleada de COVID-19 que volvería a barrer Castilla.


